
 

           

 

        105 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367 

 

 Beranda Jurnal https://indojurnal.com/index.php/jisoh 

 

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi 

Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri  
 

Iyok Andriyanto1, Fawarti Gendra Nata Utami2 
Institut Seni Indonesia Surakarta1,2 

 

*Email Korespodensi: fafautami1@gmail.com  

Diterima: 23-12-2025 | Disetujui: 03-01-2026 | Diterbitkan: 05-01-2026 

 

 
ABSTRACT 

Kethek Ogleng is a traditional performing art form that has developed in Wonogiri Regency and holds strong 

historical and cultural value. The sustainability of this art form depends heavily on the regeneration process of 

artists, which occurs through the transmission of knowledge between generations. This study aims to examine the 

transmission patterns of knowledge carried out by traditional artists in their efforts to regenerate Kethek Ogleng 

in Wonogiri Regency. The research method used was qualitative with a descriptive-analytical approach. Data 

collection techniques included observation, in-depth interviews with artists, trainers, and the next generation, and 

documentation. The results indicate that the transmission pattern of Kethek Ogleng knowledge occurs informally 

through direct learning, role models, and repeated practice within the family environment and art studios. 

Furthermore, the transmission process is also influenced by the role of the community, local cultural values, and 

support from the surrounding community. This study concludes that traditional and community-based knowledge 

transmission patterns are key factors in fostering the emergence and regeneration of Kethek Ogleng in Wonogiri 

Regency. 

Keywords: knowledge transmission, traditional artists, regeneration, Kethek Ogleng, Wonogiri 

 

 

ABSTRAK 

Kesenian Kethek Ogleng merupakan salah satu seni pertunjukan tradisional yang berkembang di Kabupaten 

Wonogiri dan memiliki nilai historis serta kultural yang kuat. Keberlanjutan kesenian ini sangat bergantung pada 

proses regenerasi seniman yang terjadi melalui pola transmisi pengetahuan antar generasi. Penelitian ini bertujuan 

untuk mengkaji pola transmisi pengetahuan yang dilakukan oleh seniman tradisi dalam upaya meregenerasi seni 

Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan 

deskriptif-analitis. Teknik pengumpulan data meliputi observasi, wawancara mendalam dengan seniman, pelatih, 

dan generasi penerus, serta dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola transmisi pengetahuan seni 

Kethek Ogleng berlangsung secara informal melalui pembelajaran langsung, keteladanan, dan praktik berulang 

dalam lingkungan keluarga maupun sanggar seni. Selain itu, proses transmisi juga dipengaruhi oleh peran 

komunitas, nilai-nilai budaya lokal, serta dukungan masyarakat sekitar. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pola 

transmisi pengetahuan yang bersifat tradisional dan berbasis komunitas menjadi faktor utama dalam menjaga 

keberlanjutan dan regenerasi seni Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri. 

Kata kunci: transmisi pengetahuan, seniman tradisi, regenerasi, Kethek Ogleng, Wonogiri 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 
Andriyanto, I., & Nata Utami, F. G. (2026). Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi 
Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri. Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 2(1), 105-114. 
https://doi.org/10.63822/1rdrta71 

 

  
  
 Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
 doi.org/10.63822/1rdrta71 
 Hal. 105-114 
  
  

mailto:fafautami1@gmail.com


 
 
 

 
 

 

----------------- 

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri 

(Andriyanto, et al.)  

        106 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

PENDAHULUAN 

Kesenian tradisional merupakan bagian penting dari identitas budaya masyarakat yang berfungsi 

sebagai media ekspresi nilai, norma, dan kearifan lokal. Salah satu kesenian tradisional yang berkembang 

di wilayah Jawa Tengah, khususnya di Kabupaten Wonogiri, adalah kesenian Kethek Ogleng. Kesenian ini 

dikenal sebagai seni pertunjukan rakyat yang menggabungkan unsur tari, musik, dan dramatik, serta 

merepresentasikan simbol-simbol kehidupan masyarakat pedesaan. Keberadaan Kethek Ogleng tidak hanya 

berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana pewarisan nilai budaya dan identitas lokal. 

Secara historis, Kethek Ogleng tumbuh dan berkembang dalam lingkungan masyarakat agraris 

Wonogiri melalui tradisi lisan dan praktik turun-temurun. Pengetahuan mengenai gerak tari, iringan musik, 

tata rias, kostum, serta makna simbolik pertunjukan diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya 

secara informal. Proses pewarisan ini umumnya dilakukan oleh seniman tradisi melalui hubungan langsung 

antara guru dan murid, baik dalam lingkup keluarga maupun komunitas seni, seperti sanggar dan kelompok 

kesenian. Pola pewarisan yang bersifat nonformal ini menjadi ciri khas transmisi pengetahuan dalam 

kesenian tradisional. 

Namun demikian, perkembangan zaman, perubahan sosial, serta masuknya budaya populer dan 

media digital membawa tantangan tersendiri bagi keberlangsungan kesenian Kethek Ogleng. Minat 

generasi muda terhadap kesenian tradisional cenderung mengalami penurunan, sementara regenerasi 

seniman tidak selalu berjalan secara optimal. Kondisi ini menuntut adanya pemahaman yang lebih 

mendalam mengenai bagaimana pola transmisi pengetahuan seniman tradisi berlangsung dan sejauh mana 

pola tersebut mampu mendukung proses regenerasi kesenian Kethek Ogleng di tengah dinamika 

masyarakat modern. 

Oleh karena itu, kajian mengenai pola transmisi pengetahuan seniman tradisi dalam regenerasi 

kesenian Kethek Ogleng menjadi penting untuk dilakukan. Penelitian ini diharapkan dapat mengungkap 

bentuk-bentuk transmisi pengetahuan yang diterapkan oleh seniman tradisi, faktor-faktor yang 

memengaruhinya, serta peran komunitas dan lingkungan sosial dalam menjaga keberlanjutan kesenian 

tersebut. Hasil penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan kontribusi akademik dalam kajian seni 

dan budaya, tetapi juga menjadi bahan pertimbangan bagi upaya pelestarian dan pengembangan kesenian 

Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri. 

Seni pertunjukan tradisi Kethek Ogleng merupakan kesenian tradisi-kerakyatan yang ikonik di 

daerah Wonogiri. Nilai ikonik ini merupakan hasil analisis tim peneliti gabungan dari kantor Litbang dan 

Disbudparpora Kabupaten Wonogiri, serta Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat 

(LPPM) Universitas Sebelas Maret (UNS) Solo, bahwa kesenian Kethek Ogleng didengungkan akan 

menjadi ikon unggulan di daerah tersebut dan didaftarkan ke UNESCO. Kendati demikian, status tentang 

kepemilikan Kethek Ogleng selain diakui sebagai kesenian lokal-kerakyatan Wonogiri, nyatanya masih 

diperdebatkan oleh beberapa daerah seperti Pacitan dan Wonosari, yang juga mengakui kepemilikan 

kesenian tersebut. Terlepas dari rasa kepemilikan seni pertunjukan tradisi-kerakyatan Kethek Ogleng yang 

atraktif, sajiannya kini semakin beragam. Eksistensi seni Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri hingga 

saat ini masih bisa ditemui di beberapa kecamatan di antaranya seperti Ngadirojo, Wonogiri, Jatisrono, 

Kismantoro, dan Slogohimo (Sukijo, wawancara 12 Mei 2025). 

  Asal-usul nama kesenian Kethek Ogleng berasal dari kata kethek yang dalam bahasa Indonesia berarti 

kera, sedangkan ogleng adalah bunyi saron dan demung yang menghasilkan bunyi gleng (Sukisno, 2018: 

18), maka dalam masyarakat pemilik seni di Wonogiri, seni Kethek Ogleng dapat dimaknai tarian kera 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri 

(Andriyanto, et al.)  

        107 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

dengan gerak lucu dan atraktif dengan iringan gamelan yang berbunyi ogleng-ogleng. Tari ini merupakan 

bentuk refleksi tentang gerak-gerak ekspresif dan akrobatik yang menyajikan tingkah laku kera dengan 

kostum putih. Penari Kethek Ogleng memakai kostum yang menyerupai kera dari ujung kepala hingga kaki. 

Secara komunal, keberadaan seni Kethek Ogleng bagi masyarakat di Wonogiri memiliki peranan penting 

dalam setiap penyelenggaraan ritus sosial sebagai kesenian hiburan. Kehadirannya mempunyai peran 

sebagai pelengkap atas terselenggaranya pesta hajatan, khitanan, atau untuk perayaan usai pasca panen. 

Sejalan dengan pernyataan Soedarsono (2002: 19) bahwa di dalam tari pasti memuat nilai-nilai masyarakat 

setempat, karena tari merupakan salah satu bentuk visualisasi dan representasi pemaknaan hidup kelompok 

sosial tertentu. Oleh karena itu, tari bukan hanya gerak yang terlihat tetapi tari juga mempunyai fungsi 

sebagai sarana upacara, pendidikan, symbol identitas budaya, hiburan, dan tontonan. 

  Pada latar kesejarahan, seni Kethek Ogleng diciptakan oleh Darjino, seorang warga Wonogiri, dan 

kemudian disempurnakan oleh Suwiryo, maupun Samidjo di tahun 1967. Secara turun-temurun, setelah 

Samidjo meninggal tarian ini dilestarikan oleh Sukijo hingga menjadi ikon Kabupaten Wonogiri. 

Sedangkan dalam versi Pacitan, seni Kethek Ogleng dipopulerkan pada tahun 1962 oleh Sutiman, warga 

Desa Tokawi, Kecamatan Nawangan, Kabupaten Pacitan (Hendriyanto, et.,al., 2021).  

  Menurut Ludiro, yang kini juga aktif mengajar seni tradisi Kethek Ogleng kepada siswa sekolah di 

Wonogiri menuturkan bahwa sebetulnya tari Kethek Ogleng ini memang sudah lama digadang-gadang 

menjadi ikon Kabupaten Wonogiri sejak tahun 1967 (Ludiro, wawancara 4 Januari 2020). Sosok Samidjo 

adalah seorang guru bagi Sukijo. Samidjo adalah orang yang mempopulerkan seni Kethek Ogleng. Samidjo 

bersama dengan grupnya pernah membawakan sajian yang melibatkan banyak rombongan dalam formasi 

lengkap berjumlah puluhan orang. Pergerakan seni tradisi kerakyatan Kethek Ogleng yang dilestarikan 

Samidjo pada waktu itu menjadi pusat perhatian Pemerintah Daerah Wonogiri, walaupun sampai saat ini 

tidak diketahui secara pasti kapan tarian ini diciptakan. 

  Sifat pewarisan turun-temurun dalam seni tradisional kerakyatan Kethek Ogleng ini sejalan dengan 

pernyataan Melville J. Herkovits bahwa kebudayaan merupakan sesuatu yang bersifat super-organik, 

karena kebudayaan bersifat turun temurun dari generasi ke generasi berikutnya, walaupun manusia yang 

ada di dalam masyarakat senantiasa silih berganti disebabkan kematian dan kelahiran (Nur’aini, 2020). 

  Penelitian ini mengkaji tentang pola transmisi pengetahuan seniman terhadap seni Kethek Ogleng di 

Kabupaten Wonogiri. Secara definisi, pola merupakan bentuk atau model yang dapat dipakai untuk 

menghasilkan suatu atau bagian dari sesuatu. Merujuk pada Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) 

dijelaskan bahwa pola adalah model; sistem (cara kerja); dan bentuk (struktur) yang tetap (Tim Penyusun, 

2001: 692). 

  Sebagai cabang dari seni, tarian merupakan a human practice where hidden values and attitudes of 

people, communities and cultures become embodied and visually perceptible (Kapper, 2016: 93). Oleh 

karena itu, di dalam tari pasti memuat nilai-nilai pengetahuan masyarakat setempat karena tari sebagai 

bentuk visualisasi pemaknaan hidup kelompok sosial tertentu.  

  Penelitian ini menggunakan teori behaviorisme yang di dalam perspektif sosiologis memusatkan 

perhatian pada korelasi di antara efek-efek perilaku seorang aktor terhadap lingkungan dan dampaknya. 

Menariknya pada teori behaviorisme ini memiliki jalinan antara faktor sejarah, reaksi lingkungan masa 

lampau dan konsekuensinya dengan modifikasi  perilaku di masa kini. Konsekuensi masa lampau pada 

perilaku tertentu akan berhubungan dengan keadaannya yang sekarang, dengan mengetahui apa yang 

ditimbulkan suatu perilaku di masa lampau, maka dapat diprediksi apakah seorang aktor dapat 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri 

(Andriyanto, et al.)  

        108 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

menghasilkan perilaku yang sama di dalam situasi yang sekarang (Ritzer, 2012: 708-709). Teori tersebut 

dipakai sebagai pijakan dasar untuk mengungkap penuturan Sukijo ketika dahulu belajar menari kepada 

Samidjo guru sekaligus seniman Kethek Ogleng senior, yaitu berdasarkan dari cerita pengalaman Sukijo 

yang belajar kepada Samidjo selama lima tahun, menjalankan instruksi yang diajarkan Samidjo, 

menghapalkan gerakan, mencerap atau meresepsi lingkungan, dan menghayati gerakan tubuh hingga 

menyerupai karakter perilaku seekor kera. Kemudian, teori tersebut juga menjadi pijakan dalam melihat 

pola transmisi dan cara Sukijo dalam mengajarkan kepada murid-muridnya pada saat ini. 

  Kajian ilmiah yang mengulas tentang seni pertunjukan Kethek Ogleng pada penelitian sebelumnya 

pernah dituliskan oleh beberapa peneliti, di antaranya diungkap bahwa di tengah-tengah dinamika 

perubahan sosial masyarakat seni pertunjukan Kethek Ogleng mengalami tantangan yang berat, meskipun 

ditetapkan menjadi ikon tradisional dan kebanggaan budaya lokal Wonogiri, maka upaya revitalisasi 

dilakukan dengan cara pengintegrasian ke ranah pelestarian melalui pengembangan pariwisata (Warto, 

2014). Persinggungan letak geografis terhadap seni Kethek Ogleng menghasilkan variasi sajiannya. Seni 

Kethek Ogleng juga berkembang di Kabupaten Pacitan, Jawa Timur dan Kabupaten Gunung Kidul, 

Yogyakarta. Menurut Hendriyanto, et.,al (2021), di Pacitan terbagi atas enam gerakan pokok di dalam sajian 

seni Kethek Ogleng dan dielaborasi dengan tari Tompe pada akhir bagian sedangkan seni Kethek Ogleng 

yang ada di Wonogiri terbagi menjadi tiga bagian utama. 

  Pada sajian seni pertunjukan Kethek Ogleng di masa sekarang menggunakan acuan dalam proses 

gerak yaitu atraksi (gerak improvisasi), gerak asli kera, dan gerak gaya Surakarta yang pada beberapa 

bagian merupakan gerakan yang menganut pada tempo dulu, namun yang sekarang diinovasi dengan 

beberapa gerakan yang dibuat rampak menganut iramanya dengan unsur garap iringan tari Kethek Ogleng 

secara urutan yaitu gending Gangsaran, Jola-Joli, Srepegan, Kudangan, Sampak, Ladrang, Ayak-ayakan 

(Nurpilang & Hadisubagya, 2021:91).  

 

Rumusan Masalah 

Penelitian ini merupakan langkah-langkah awal untuk melihat perspektif lain dari keberadaan seni 

Kethek Ogleng Wonogiri. Perspektif yang menjadi orientasi penelitian ini adalah pola transmisi 

pembelajaran seni Kethek Ogleng dari generasi ke generasi yang dilakukan oleh seniman tradisi Kethek 

Ogleng, yaitu Sukijo. Peranan Sukijo sebagai seniman tradisi secara khusus menjadi topik pilihan dalam 

mengungkap jalinan pola transformasi pembelajaran seni Kethek Ogleng. Sukijo mempunyai strategi 

tersendiri dalam mempertahankan dan mengalih-tularkan pengetahuan kepada murid-muridnya. Pola 

transmisi yang diajarkan Sukijo memiliki kesamaan dengan cara pengajaran Samidjo kepada Sukidjo.  

Selain itu, penelitian ini didasari atas kebutuhan untuk memberikan informasi dalam rangka melihat 

potensi seni dan budaya di subsektor seni pertunjukan tari, yang ditinjau dari aspek pemasaran, aspek 

produksi kekaryaan, aspek keuangan dan analisis terhadap potensi terjadinya dampak di sub-sektor ini.   

 

Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Penelitian ini bertujuan mengungkap pola transmisi pembelajaran seni Kethek Ogleng dari generasi 

ke generasi yang dilakukan oleh seniman tradisi Kethek Ogleng, dan menyediakan rujukan bagi perbankan 

maupun lembaga keuangan lainnya dalam rangka meningkatkan potensi di bidang seni dan kebudayaan, 

khususnya seni pertunjukan. Selain itu juga menjembatani agar seniman bisa mendapatkan bantuan modal 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri 

(Andriyanto, et al.)  

        109 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

ketika proses produksi, membangun jaringan seni secara lebih luas, dan dapat sebagai rujukan untuk 

menentukan langkah baru dalam upaya konservasi dan revitalisasi seni tradisi. 

 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskripsi kualitatif dengan metode literatur review/ studi 

kepustakaan yang dikumpulkan dari data-data sekunder terkait tentang narasi cerita Kethek Ogleng 

 

 

PEMBAHASAN 

Narasi Cerita Kethek Ogleng 

Kesenian Kethek Ogleng merupakan seni pertunjukan tradisional rakyat yang tumbuh dan 

berkembang di Kabupaten Wonogiri. Kesenian ini memadukan unsur tari, musik pengiring, dan ekspresi 

dramatik yang menampilkan tokoh kera sebagai simbol utama. Dalam konteks masyarakat lokal, Kethek 

Ogleng tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media penyampaian nilai-nilai budaya, 

solidaritas sosial, dan identitas masyarakat Wonogiri. Keberadaan kesenian ini sejak awal berkembang 

melalui sistem pewarisan tradisi secara lisan dan praktik langsung, sehingga proses transmisi pengetahuan 

menjadi aspek penting dalam keberlanjutannya 

Seni pertunjukan Kethek Ogleng mengisahkan seekor kera jelmaan Raden Gunung Sari dalam upaya 

mencari Dewi Sekartaji yang pergi meninggalkan istana dan kepergian Dewi Sekartaji dari istana karena 

ingin mencari kekasihnya yang juga pergi dari kerajaan Kediri, yaitu Raden Panji Asmorobangun (Suryani, 

1996:4). Di dalam cerita panji ini dikisahkan, ketika Raden Gunung Sari ingin mengelabuhi penduduk agar 

bebas keluar masuk desa dan hutan, maka sang raden menjelma menjadi seekor kera putih, banyak tingkah, 

lincah, dan mudah bergaul dengan warga.  

Ada juga versi cerita lain, yaang disadur dari kisah Raja Jenggala. Konon, versi ini mengisahkan 

sebuah percintaan yang tidak disetujui oleh ayah dari tokoh wanita, karena sang ayah sudah mempunyai 

calon untuk dijodohkan dengan anaknya. Tokoh wanita dalam kisah percintaan ini adalah Dewi Sekartaji. 

Ia tidak mencintai laki-laki pilihan ayahnya, lantaran sudah mempunyai kekasih, yaitu Raden Panji 

Asmorobangun yang merupakan anak dari seorang raja asal Kediri. Karena Dewi Sekartaji tidak mau 

menikah dengan laki-laki selain Raden Panji, maka ia pun melarikan diri dari istana tanpa sepengetahuan 

ayahnya. Malam itu, Dewi Sekartaji ditemani beberapa dayang pergi menuju arah barat. Berita hilangnya 

Dewi Sekartaji terdengar hingga Kediri. Tanpa berpikir panjang, Panji Asmorobangun bergegas mencari 

sang pujaan hati hingga ketemu. Dalam perjalanan mencari Dewi Sekartaji, Panji Asmorobangun 

mendatangi rumah seorang pendeta yang ternyata sudah mengetahui maksud kedatangannya. Oleh sang 

pendeta, Panji Asmorobangun diminta pergi ke arah barat dan menyamar menjadi seekor kera. Setelah 

proses pencarian yang dilakukan Panji, pada akhirnya sepasang kekasih itu dipertemukan. Kemudian, Dewi 

Sekartaji dan Raden Panji Asmorobangun sepakat kembali ke Kerajaan Jenggala untuk melangsungkan 

prosesi pernikahan (Sukijo, wawancara 12 Mei 2025). 

Pada ragam bentuk sajiannya, sekarang terdapat dua bentuk tari Kethek Ogleng, yaitu dalam bentuk 

cerita utuh dan ada yang mengambil sebagian babak dari perjalanan cerita percintaan antara dua insan anak 

raja. Pada iringan sajian seni Kethek Ogleng juga disempurnakan dengan gending dan syair kudangan 

Kethek Ogleng yang diciptakan oleh Ki Narto Sabdo sebagai penguat kontekstualisasi dengan gerak seni 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri 

(Andriyanto, et al.)  

        110 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Kethek Ogleng, sehingga perpaduan tersebut tampak harmonis (Hendriyanto, et.,al., 2021). Kini yang lebih 

diminati oleh masyarakat Kabupaten Wonogiri cenderung disajikan bagian kecil dari kisah tersebut. Seperti 

hanya menampilkan Kethek Ogleng saja. Namun, apabila ada acara hajatan besar seperti hajatan tingkat 

kabupaten seringkali menggunakan bentuk tari kolosal yang menceritakan kisah perjalanan cinta antara 

Dewi Sekartaji dengan Raden Panji Asmorobangun dari awal hingga akhir perjumpaan manis pernikahan 

kedua anak raja itu. 

 

Pola Transmisi Pengetahuan Seni Kethek Ogleng 

Hasil kajian menunjukkan bahwa transmisi pengetahuan dalam kesenian Kethek Ogleng 

berlangsung secara nonformal dan berbasis pengalaman. Seniman tradisi berperan sebagai sumber utama 

pengetahuan yang mentransfer keterampilan dan pemahaman seni kepada generasi penerus melalui metode 

belajar sambil praktik. Proses ini meliputi pengenalan gerak tari, teknik ekspresi, iringan musik, serta 

pemaknaan simbolik pertunjukan. Pola transmisi pengetahuan yang dominan adalah transmisi langsung 

(direct transmission) melalui keteladanan dan pengulangan. Calon penari dan penabuh belajar dengan cara 

mengamati, meniru, dan mempraktikkan secara berulang-ulang di bawah bimbingan seniman senior. Pola 

ini memperkuat hubungan personal antara guru dan murid serta menumbuhkan ikatan emosional yang 

berperan penting dalam menjaga keberlangsungan kesenian 

Sebuah kebudayaan juga melakukan antisipasi masa depan dengan menyiapkan generasi muda 

dengan informasi, sikap-sikap, dan ketrampilan tertentu yang direncanakan untuk menghadapi situasi 

tertentu yang akan datang (Torang, 2014:106). Oleh karena itu dalam penyampaian atau transmisi 

pengintegrasian suatu produk kebudayaan dari suatu generasi ke generasi memiliki beberapa istilah cara-

cara, yakni enculturation (melalui pewarisan), socialization (melalui sosialisasi atau pemasyarakatan), 

education (melalui pendidikan), dan schooling (sarana Pendidikan sekolah). Setiap domain transmisi 

pengetahuan memiliki perbedaan pola pengajarannya. Pada kesenian Kethek Ogleng saat ini transmisi 

pengetahuan dilakukan dalam beberapa domain, termasuk yang dilakukan oleh seniman pelakunya seperti 

Sukijo. Pada bagian ini akan diuaraikan domain transmisi yang dilakukan Sukijo sebagai seniman tradisi 

Kethek Ogleng, yaitu melalui perilaku sehari-hari dan dalam gerakan tari, baik pada saat praktek latihan 

maupun pementasan. 

Regenerasi seniman Kethek Ogleng sangat bergantung pada keberhasilan pola transmisi 

pengetahuan yang diterapkan. Penelitian menunjukkan bahwa regenerasi berjalan efektif ketika transmisi 

dilakukan secara berkelanjutan dan melibatkan generasi muda sejak usia dini. Keterlibatan aktif generasi 

muda memungkinkan internalisasi nilai-nilai kesenian serta pembentukan identitas sebagai seniman tradisi. 

Namun, tantangan muncul seiring dengan perubahan sosial dan budaya. Modernisasi, tuntutan pendidikan 

formal, serta pengaruh budaya populer menyebabkan berkurangnya intensitas interaksi antara seniman 

senior dan generasi penerus. Kondisi ini berdampak pada melemahnya proses transmisi pengetahuan dan 

berpotensi menghambat regenerasi seniman Kethek Ogleng. 

  Secara komunal, gerakan pada seni pertunjukan rakyat Kethek Ogleng memiliki beberapa ciri 

autentik yang terepresentasi dari beberapa gerakan yang menirukan perilaku kera, yaitu seperti gerakan 

merangkak seperti kera yang sedang berjalan dengan kedua tangan dan kedua kaki, gerakan melompat-

lompat secara cepat dan lincah yang dilakukan dengan berpindah-pindah tempat, gerakan kedua kaki 

dengan tangan berada di depan dada mirip perilaku kera saat duduk dan menggerakan tangan dan kakinya, 

gerakan bergelantungan akrobatik menggunakan kedua tangan pada tiang dengan posisi kaki tanpa 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri 

(Andriyanto, et al.)  

        111 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

bertumpu di tanah atau berada di ketinggian, memperagakan gerakan menyerupai kera yang bermain-main 

dengan posisi duduk semisal memakan pisang atau memegang sesuatu, ekspresi duduk termenung gelisah 

dan memperhatikan suasana sekitarnya dengan memutar pandangan ke segala arah, gerakan ekspresif 

dengan berjalan mengitari arena pertunjukkan, berinteraksi dengan audien penonton sekitarnya, gerakan 

berguling-guling lalu kembali dengan posisi duduk, gerakan yang paling umum yaitu menggaruk badan. 

Secara empiris, pola transmisi pengetahuan dalam kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri 

berlangsung secara nonformal, lisan, dan berbasis praktik langsung. Pengetahuan kesenian tidak diajarkan 

melalui sistem pendidikan formal, melainkan diwariskan melalui interaksi intens antara seniman senior dan 

generasi penerus dalam konteks kehidupan sosial masyarakat pendukungnya. Terdapat beberapa pola 

transmisi pengetahuan dalam kesenian Kethelk Ogleng; 

1. Transmisi Pengetahuan Melalui Hubungan Guru–Murid Tradisional  

Pola transmisi utama terjadi melalui hubungan personal antara seniman senior dan calon penerus. 

Seniman tradisi berperan sebagai guru yang mentransfer pengetahuan secara langsung kepada murid 

melalui proses ngêlmu tular (ilmu yang ditularkan). Proses ini bersifat informal dan berlangsung secara 

bertahap, dimulai dari pengenalan dasar gerak, irama, dan karakter tokoh kera hingga penguasaan ekspresi 

dan penghayatan makna pertunjukan. 

Pengetahuan ditransmisikan tidak melalui penjelasan verbal yang sistematis, melainkan melalui 

keteladanan. Murid belajar dengan cara mengamati gerak, meniru teknik, dan mengulang praktik dalam 

waktu yang panjang. Pola ini menunjukkan bahwa penguasaan seni Kethek Ogleng lebih menekankan pada 

pengalaman tubuh (embodied knowledge) daripada pengetahuan teoretis. 

2. Transmisi Melalui Praktik Kolektif dalam Sanggar dan Kelompok Kesenian 

Selain hubungan guru–murid, transmisi pengetahuan juga berlangsung secara kolektif dalam 

sanggar seni dan kelompok kesenian Kethek Ogleng. Sanggar berfungsi sebagai ruang belajar bersama di 

mana pengetahuan ditransfer melalui latihan rutin, diskusi informal, serta keterlibatan langsung dalam 

pementasan. Dalam konteks ini, proses transmisi bersifat horizontal dan vertikal. Transmisi vertikal terjadi 

dari seniman senior ke generasi muda, sedangkan transmisi horizontal berlangsung antarsesama anggota 

kelompok melalui saling berbagi pengalaman dan koreksi. Pola ini memperkuat proses regenerasi karena 

pengetahuan tidak hanya bergantung pada satu individu, tetapi menjadi milik kolektif komunitas. 

3. Transmisi Pengetahuan melalui Keterlibatan Langsung dalam Pertunjukan 

Pertunjukan menjadi media transmisi pengetahuan yang sangat penting dalam kesenian Kethek 

Ogleng. Generasi muda tidak hanya dilatih di ruang latihan, tetapi juga dilibatkan secara langsung dalam 

pementasan, baik sebagai penari utama, pendukung, maupun pengrawit. Melalui pengalaman pentas, 

mereka belajar memahami dinamika pertunjukan, interaksi dengan penonton, serta kemampuan improvisasi 

yang menjadi ciri khas Kethek Ogleng. Proses ini mencerminkan prinsip learning by performing, di mana 

pengetahuan kesenian ditransfer melalui pengalaman nyata, cara atau metode ini sering dilakukan dalam 

kesenian tradisi. Pertunjukan juga menjadi sarana internalisasi nilai-nilai disiplin, tanggung jawab, dan 

kebersamaan yang melekat pada praktik kesenian tradisional. 

4. Transmisi Pengetahuan dalam Lingkup Keluarga dan Lingkungan Sosial 

Dalam banyak kasus, transmisi pengetahuan Kethek Ogleng terjadi dalam lingkup keluarga 

seniman. Anak-anak seniman tumbuh dalam lingkungan yang akrab dengan aktivitas kesenian, sehingga 

proses pewarisan berlangsung secara alami sejak usia dini. Paparan yang berulang terhadap latihan dan 

pertunjukan membentuk pemahaman awal terhadap kesenian tanpa proses pembelajaran yang disadari. 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri 

(Andriyanto, et al.)  

        112 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Lingkungan sosial masyarakat juga berperan penting dalam transmisi pengetahuan. Dukungan 

masyarakat melalui hajatan, acara adat, dan perayaan tertentu menyediakan ruang pertunjukan yang 

memungkinkan keberlanjutan praktik kesenian. Dengan demikian, transmisi pengetahuan tidak hanya 

menjadi tanggung jawab seniman, tetapi merupakan proses sosial yang melibatkan komunitas secara luas. 

5. Tantangan dan Adaptasi Pola Transmisi Pengetahuan 

Meskipun pola transmisi pengetahuan Kethek Ogleng telah berlangsung secara turun-temurun, 

perubahan sosial dan budaya membawa tantangan baru. Keterbatasan waktu generasi muda, dominasi 

pendidikan formal, serta pengaruh budaya populer menyebabkan berkurangnya intensitas interaksi antara 

seniman senior dan calon penerus. 

Sebagai bentuk adaptasi, sebagian komunitas seni mulai mengembangkan pola transmisi yang lebih 

terstruktur melalui jadwal latihan tetap, pembentukan sanggar, serta pemanfaatan media digital sederhana 

untuk dokumentasi gerak dan iringan. Namun, inti transmisi pengetahuan tetap bertumpu pada praktik 

langsung dan interaksi sosial, yang menjadi karakter utama kesenian Kethek Ogleng. Dalam konteks 

kekinian, transmisi pengetahuan Kethek Ogleng menghadapi tantangan berupa keterbatasan waktu belajar, 

kurangnya minat generasi muda, serta minimnya dokumentasi tertulis. Oleh karena itu, diperlukan upaya 

adaptif tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional. Beberapa seniman dan komunitas mulai memanfaatkan 

sanggar sebagai ruang pembelajaran terstruktur serta melakukan dokumentasi sederhana sebagai arsip 

pengetahuan. 

Upaya kolaborasi antara seniman tradisi, masyarakat, dan lembaga pendidikan juga menjadi 

strategi penting dalam menjaga keberlanjutan transmisi pengetahuan. Dengan demikian, regenerasi 

kesenian Kethek Ogleng dapat tetap berlangsung secara dinamis di tengah perubahan zaman. 

Salah satu kelompok seni yang secara formal melakukan pembelajaran dan pewarisan gerak Kethek 

Ogleng melalui latihan di studio. Yaitu Darma Giri Budaya Dance Studio, menunjukkan bahwa studio ini 

menjadi ruang utama untuk mewariskan nilai-nilai budaya serta teknik pertunjukan Kethek Ogleng 

kepada generasi muda melalui latihan dan praktik yang terstruktur.  

Komunitas sanggar Budaya Bawang Sari (BBS) di Desa Ngambarsari Kecamatan Ngargoyoso, 

menjadi contoh nyata bagaimana kelompok lokal secara aktif nguri-uri Kethek Ogleng. Mereka melakukan 

pembelajaran bersama dan pementasan yang memperkuat keterampilan dan keberlanjutan seni ini di 

masyarakat setempat. Di beberapa kecamatan seperti Nguntoronadi, Ngadirojo, Slogohimo, Jatipurno, 

Jatisrono, Sidoharjo, Kismantoro, dan Tirtomoyo, Kethek Ogleng masih dipertunjukkan dalam berbagai 

kegiatan budaya masyarakat, terutama pada acara adat, hajatan, dan festival lokal masyarakat desa – 

meskipun tidak selalu dalam bentuk sanggar formal, tetapi melalui paguyuban rakyat.  

Dalam acara sambutan kunjungan pejabat daerah, seperti penampilan Kethek Ogleng yang 

dilakukan oleh seniman dari paguyuban Reog Singo Haldoko, terlihat keterlibatan komunitas seni yang 

luas. Hal ini menunjukkan bahwa selain sanggar formal, paguyuban pertunjukan rakyat juga menjadi 

arena penting untuk mentransmisikan pengetahuan seni kepada anggota baru.  

Walaupun bukan sanggar seni profesional, kegiatan lomba tari Kethek Ogleng di sekolah–sekolah seperti 

SMP Negeri 1 Ngadirojo dan SMP Negeri 2 Wonogiri juga menjadi bagian dari pola transmisi pengetahuan. 

Kegiatan tersebut memadukan pembelajaran di kelas dengan latihan praktis sehingga generasi muda belajar 

secara langsung dari guru dan pelatih yang sebelumnya sering berpengalaman dari sanggar lokal.  

Sanggar, padepokan seni atau paguyuban posisinya sangat penting karena sebagai penyangga, 

regenerasi dan penerus. Menjadi ruang belajar yang sistematis dimana muri-murid mendapatkan bimbingan 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri 

(Andriyanto, et al.)  

        113 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

atau pembelajaran langsung dari seniornya . Pembelajaran secara kolektif baik latihan bersama di sanggar, 

balai desa mempercepat perpindahan pengetahuan tanpa harus bergantung pada Lembaga Pendidikan 

formal. Paguyuban tradisional dan kegiatan budata desa juga menjadi wahana penting bagi transmisi 

nonformal, di mana generasi muda belejar melalui keterlibatan langsung dalam ritual budaya dan pentas 

seni rakyat. Dan sekolah memperluas ruang transmisi pengetahuan sehingga generasi muda yang mungkin 

tidak berasal dari keluarga seniman tetap dapat mengenal dan terlibat dalam kesenian local. Seperti kgiatan 

lomba tari Kethek Ogleng di sekolah–sekolah seperti SMP Negeri 1 Ngadirojo dan SMP Negeri 2 Wonogiri 

juga menjadi bagian dari pola transmisi pengetahuan. Kegiatan tersebut memadukan pembelajaran di kelas 

dengan latihan praktis sehingga generasi muda belajar secara langsung dari guru dan pelatih yang 

sebelumnya sering berpengalaman dari sanggar lokal. 

Kesimpulan 

Transmisi pengetahuan Kethek Ogleng tidak hanya terjadi dalam hubungan individu, tetapi juga 

dalam konteks sosial dan komunal. Sanggar seni, kelompok kesenian, dan kegiatan pertunjukan menjadi 

ruang sosial tempat terjadinya proses belajar kolektif. Lingkungan komunitas berfungsi sebagai wadah 

pertukaran pengetahuan, pengalaman, dan nilai-nilai budaya antaranggota. Selain itu, dukungan masyarakat 

lokal turut memengaruhi efektivitas transmisi pengetahuan. Kegiatan pentas pada acara adat, hajatan, dan 

perayaan tertentu memberikan ruang aktualisasi bagi generasi muda untuk terlibat secara langsung. Dengan 

demikian, masyarakat tidak hanya menjadi penonton, tetapi juga bagian dari sistem pewarisan kesenian. 

Pola transmisi pengetahuan seniman tradisi dalam regenerasi kesenian Kethek Ogleng di 

Kabupaten Wonogiri berlangsung secara turun-temurun dan berbasis komunitas. Proses pewarisan 

pengetahuan tidak hanya dilakukan melalui pembelajaran formal, tetapi lebih dominan melalui metode 

nonformal dan informal seperti pengamatan langsung, peniruan, latihan bersama, serta keterlibatan aktif 

generasi muda dalam kegiatan kesenian. Hubungan antara seniman senior dan generasi penerus bersifat 

personal dan kekeluargaan, sehingga nilai-nilai estetika, filosofi, serta etika dalam kesenian Kethek Ogleng 

dapat ditransmisikan secara utuh. 

Regenerasi kesenian Kethek Ogleng menghadapi tantangan berupa perubahan sosial, minat 

generasi muda yang beragam, serta keterbatasan dukungan kelembagaan. Meskipun demikian, upaya 

pelestarian tetap berjalan melalui peran sanggar seni, tokoh masyarakat, serta adaptasi terhadap konteks 

zaman tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisi. Dengan demikian, keberlanjutan kesenian Kethek Ogleng 

sangat bergantung pada konsistensi pola transmisi pengetahuan, dukungan lingkungan sosial, serta sinergi 

antara seniman, masyarakat, dan pemerintah daerah dalam menjaga eksistensi kesenian tradisional tersebut. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Hendriyanto, et.,al. (2021). Seni Kethek Ogleng Pacitan dan Seni Kethek Ogleng Wonogiri: Kajian 

Bandingan. Jurnal Penelitian Pendidikan Vol.13, No. 01. DOI: 10.21137/jpp.2021.13.1.1. 

I Nyoman Sukerna. (2016). Transformasi Tradisi Barong Ngelawang Di Kawasan Pariwisata Ubud, 

Gianyar, Bali. Disertasi Program  Pascasarjana Universitas Udayana Denpasar. 

Nur’aini. (2020). Transmisi Budaya dan Perkembangan Institusi Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan 

Islam Arriyadhah Vol. XVII No. 2 Juli – Desember. 

Nurpilang, E & Hadi Subagya. (2021). Garap Tari Kethek Ogleng Di Desa Ngambarsari, Karangtengah 

Kabupaten Wonogiri. Jurnal Greget, Volume 20 No. 1 Juli. 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi  dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng  di Kabupaten Wonogiri 

(Andriyanto, et al.)  

        114 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Ritzer, George. (2012). Teori Sosiologi: Dari Sosiologi Klasik Sampai Perkembangan Terakhir 

Postmodern. Terj. Pasaribu, et.,al. Yogyakarta: Pustaka Pelajar 

Sille Kapper. (2016). Post-Colonial Folk Dancing: Reflections On The Impact Of Stage Folk Dance Style 

On Traditional Folk Dance Variation In Soviet And Post-Soviet Estonia, Journal of Baltic Studies, 

47:1, 93-111, DOI: 10.1080/01629778.2015.1103515. 

Sukisno. (2018). Seni Kethek Ogleng Pacitan: Warisan Leluhur dan Segenap Dimensinya. Yogyakarta: 

Azyan Mitra Media. 

Suryani, Ari. (1996). “Tari Kethek Ogleng Dalam Upacara Nadaran di Desa Tokawi Kecamatan Nawangan 

Kabupaten Pacitan”. Skripsi. Sekolah Tinggi Seni Indonesia Surakarta. 

Tim Penyusun. (2001). Kamus Besar Bahasa Indonesia. Edisi Ketiga. Jakarta: Balai Pustaka. 

Torang, Syamsir. (2014). Organisasi dan Manajemeni (Perilaku, Struktur, Budaya & Perubahan 

Organisasi. Bandung Alfabeta, Cetakan II. 

Warto. (2014). Revitalisasi Kesenian Kethek Ogleng untuk Mendukung Pengembangan Pariwisata di 

Kabupaten Wonogiri. Jurnal Paramitha, Vol. 24, No.1, Hlm. 47-62. 

Kusumastuti, Eny, et al. “Community-Based Art Education as a Cultural Transfer Strategy in the Jaran 

Kepang Art Performance of Semarang Regency”. Harmonia: Journal of Arts Research and 

Education, Vol. 21 No. 1, 2021. Penelitian ini membahas strategi pendidikan berbasis komunitas 

dalam mentransfer kesenian tradisional ke generasi berikutnya yang serupa dengan pola transmisi 

pengetahuan. Jurnal Unnes 

Widyastuti, Sri Harti. “Peranan seni pertunjukkan tradisional dan tradisi bagi masyarakat”. Kejawen, Vol. 

4 No. 1 (2025). Membahas peran kesenian tradisional dalam masyarakat, termasuk fungsi sosial 

budaya yang dapat dijadikan konteks pembahasan regenerasi seni. Jurnal UNY 

Primadesi, Yona. “Preservasi Pengetahuan dalam Tradisi Lisan Seni Pertunjukan Randai di 

Minangkabau”. Jurnal Kajian Informasi & Perpustakaan (2025). Fokus pada pelestarian 

pengetahuan seni pertunjukan melalui tradisi lisan, relevan dengan transmisi pengetahuan budaya. 

Jurnal Universitas Padjadjaran 

Munibi, Ahmad Zaki, et al. “Transformasi Tradisi Lisan dan Seni Pertunjukan dalam Industri Kreatif: 

Studi Folklor Nusantara dan Global di Era Digital”. Disastra: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Indonesia (2025). Membahas transformasi tradisi lisan dan kesenian dalam konteks era digital. e-

Journal UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

Yan, Wen-Jie & Ke-Run Li. “Sustainable Cultural Innovation Practice: Heritage Education in Universities 

and Creative Inheritance of Intangible Cultural Heritage Craft.” Sustainability 15(2):1194, 2023. 

Studi internasional tentang pendidikan warisan budaya dan pewarisan keterampilan artisan. MDPI 

Chen, Lin. “A Study of Innovative Strategies for the Transmission of Artistic Traditional Culture 

Education”. Advances in Higher Education (2023). Diskusi strategi inovatif dalam transmisi 

pendidikan seni tradisional. Universe Scientific Publishing 

Soedarsono. Seni Pertunjukan Jawa Tradisional dan Pariwisata di Daerah Istimewa Yogyakarta. Proyek 

Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara, 1989. Referensi klasik tentang konteks kesenian 

tradisional Jawa. Jurnal UNY 

Soedarsono. Kesenian, Bahasa, dan Folklor Jawa. Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan 

Nusantara, 1986. Memberi dasar teori tentang transmisi budaya dan seni tradisional. Jurnal UNY 

Clifford Geertz. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. Basic Books, 1973. Teori budaya yang 

sering dipakai dalam studi transmisi makna budaya dalam seni tradisional. (Referensi umum teori 

antropologi budaya — ditemukan di literatur terkait transmisi seni). Jurnal Unnes 

UNESCO. Knowledge Transmission. UNESCO Local and Indigenous Knowledge Systems (LINKS) 

Programme, 2023. Sumber internasional tentang konsep transmisi pengetahuan tradisional dan 

perlindungan pengetahuan lokal. UNESCO 

 

https://journal.unnes.ac.id/nju/harmonia/article/view/30181?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.uny.ac.id/index.php/kejawen/article/view/72984?utm_source=chatgpt.com
https://journals.unpad.ac.id/jkip/article/view/12060?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/disastra/article/view/7705?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/disastra/article/view/7705?utm_source=chatgpt.com
https://www.mdpi.com/2071-1050/15/2/1194?utm_source=chatgpt.com
https://ojs.usp-pl.com/index.php/ADVANCES-IN-HIGHER-EDUCATION/article/view/9605?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.uny.ac.id/index.php/kejawen/article/view/72984?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.uny.ac.id/index.php/kejawen/article/view/72984?utm_source=chatgpt.com
https://journal.unnes.ac.id/nju/harmonia/article/view/30181?utm_source=chatgpt.com
https://www.unesco.org/en/links/transmission?utm_source=chatgpt.com

